
123

عکس‌های جوئل پیتر ویتکین و ناخودآگاه جمعی *

سودابه شایگان**1، محمد خدادادی مترجم زاده2
1 کارشناس ارشد عکاسی، دانشکده هنرهای تجسمی،دانشگاه هنر، تهران، ایران.

2 دانشیار، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر، تهران، ایران،

)تاریخ دریافت مقاله: 98/7/26،تاریخ پذیرش نهایی:98/9/24(

چکیده
عکاسی جوئل پیتر ویتکین از مرگ، ناقص‌الخلقه‌ها، دوجنسه‌ها و ... در کنارِ بازگوییِ خاطراتی غریب از کودکی‌ از زبانِ 

خودِ ویتکین، همواره ذهنِ منتقدان را به سمتِ نوشتنِ تحلیل‌های روان‌کاوانه‌ی فرویدی و مبتنی بر زندگیِ شخصی 

بر آثار او کشانده ‌است. اما هدف این مقاله کنار زدنِ این‌گونه تحلیل‌ها و بررسی این فرضیه بوده که دلیل تکرارهای 

ناخودآگاهِ این درونمایه‌ها در آثار ویتکین را نه در زندگیِ شخصی او بلکه در ناخودآگاهِ جمعیِ بشر می توان یافت. یکی 

از نمودهای بارزِ ضمیر ناخودآگاه جمعیِ بشر اساطیر هستند، بنابراین این‌کار از طریق یافتنِ همسانیِ میان درونمایه‌های 

موردِ علاقه‌ی ویتکین و درونمایه‌های اسطوره‌ای کهن انجام گرفته‌است. این پژوهش کار خود را با بررسی عکس‌های 

ویتکین از اسطوره‌ها و یافتن ارتباط میان آن‌ها و درونمایه‌های تکرار شونده در آثار او آغاز می کند. سپس با کنار هم 

قرار دادنِ درونمایه‌های تکرارشونده، در عکس‌هایی از ویتکین که در ظاهر بی ارتباط با اسطوره‌ها هستند حضور پنهان 

اسطوره‌های کهن را می‌کاود. پژوهش، کیفی و روش تحقیق تحلیلی بوده است و نتایج نشان داده ‌است که درون مایه‌های 

تکرارشونده در آثار ویتکین در کنار یکدیگر با یک شبکه‌ی اسطوره‌ای شباهت و تطابق دارند بنابراین تأثیر ضمیر 

ناخودآگاه جمعی بر آثار عکاسی ویتکین اثبات شده و دریچه‌ی تازه‌ای برای تحلیل آثار او را می‌گشاید.

واژه های کلیدی
جوئل پیتر ویتکین، اسطوره، اسطوره‌کاوی، عکاس صحنه‌پرداز، ناخودآگاه جمعی.

* مقاله حاضر برگرفته از پایان نامه‌ کارشناسی ارشد نگارنده اول، با عنوان »اسطوره‌کاوی آثار عکاسان صحنه‌پرداز معاصر آمریکا« می باشد که با راهنمایی نگارنده دوم 

ارائه شده است..
.E-mail: soudabeh.shaygan@yahoo.com ،021-88567693 :نویسنده مسئول: تلفن: 09126869322، نمابر**

نشریه هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی ‌  د  وره 26، شماره  1، بهار 1400

صفحات 123 - 130 )علمی-  پژوهشی(



124
نشریه هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی ‌  دوره 26، شماره  1، بهار 1400

مقد  مه
در میانِ عکاسان معاصر، بازنماییِ اسطوره‌ها به ویژه در عکاسی مد و 
فشن و عکاسی رواییِ صحنه‌پردازی شده جایگاهی خاص یافته‌است، اما 
یکی از عکاسانِ صحنه‌پردازی که تعدادِ زیادی از موجودات و مضامین 
به عنوان عکاسِ  را  او  تصویر کشیده در حالیکه کسی  به  را  اسطوره‌ای 
صحنه‌پردازِ اسطوره‌ها نمی‌شناسد، جوئل پیتر ویتکین1، عکاس صحنه‌پرداز 
معاصر آمریکایی است. این مقاله قصد ندارد تنها به بیان و برجسته کردنِ 
این وجه از عکس‌های او بپردازد بلکه هدف اصلی یافتن اسطوره‌ی پنهان 
در آثار او برای تحلیل‌هایی تازه‌تر در مورد دلایل تکرار ناخودآگاه برخی 
درونمایه‌ها در آثار هنرمند است. در این پژوهش ابتدا این نکته که ویتکین 

چه مؤلفه‌ها، عناصر و درونمایه‌هایی را در آثارش تکرار نموده و این موارد 
در آثار او چه معانیِ استعاری و ضمنی‌ای می توانند داشته باشند بررسی 
می‌شود و سپس با بررسیِ آثار هنرمندانِ دیگر و مواردی از این قبیل اینکه 
کدام تکرارها برخاسته از ناخودآگاه بوده‌اند مورد تحلیل قرار می‌گیرد. در 
مرحله‌ی بعدی اسطوره‌هایی که آشکارا بازنمایی شده‌اند و معانی استعاری 
و نمادین آن‌ها بررسی می‌شود و دست آخر چگونگی ارتباط معانیِ نمادین 
او  آثار  در  تکرارشونده  درونمایه‌های  سایر  با  اسطوره‌ها  این  استعاریِ  و 
پی‌جویی می‌شود و ریشه‌های موجود در ناخودآگاه جمعی که موجب تکرار 

برخی درونمایه‌ها در آثار او شده‌اند شناسایی می‌شوند.

روش پژوهش
پژوهش از نوعِ کیفی و روش تحقیق تحلیلی تاریخی بوده‌است. بنابراین 
تعداد تکرار یک درونمایه در آثار عکاس اهمیت نداشته و انتخابی نیز در 
میان عکس‌های عکاس انجام نشده بلکه عکس‌هایی از جوئل پیتر ویتکین 
که در سایت‌هایی چون Artsyو سایت‌های گالری‌ها و موزه‌ها در دسترس 

هستند، مورد تحلیل قرار گرفته‌اند.

معرفی جوئل پیتر ویتکین

در این مقاله از آنجا که هدف، بررسی مواردِ زندگینامه‌ای نبوده بیشتر 
به معرفی شیوه‌ی عکاسی و آثار او پرداخته می‌شود تا خاطرات شخصی 
متولد  آمریکایی  معاصر  ویتکین عکاس  پیتر  وقایع خانوادگی. جوئل  و 
بروکلین نیویورک در 13 سپتامبر 1939 است. ویتکین خاطراتی خاص 
را از کودکی‌اش بازگو می کند مانند مشاهده‌ی سرِ بریده‌ی یک دختربچه 
در یک تصادف یا پای علیلِ مادربزرگش و مواردی از این قبیل. او اولین 
عکس‌هایش را در جزیره‌ی کُنی2 و از بازیگران نمایش عجیب‌الخلقه‌ها 
گرفته‌است. این درونمایه‌ی عکاسی از افراد بیگانه )افرادی که به دلیل‌ 
تفاوت‌هایشان از جامعه کناره گرفته‌اند( برای همیشه در کارهای ویتکین 
باقی مانده‌است. او در سال1961 به عنوان خبرنگار جنگ وارد ارتش شد و از 
صحنه‌های تصادفات، مانوورها و خودکشی‌ها عکاسی کرد، سپس داوطلبانه 
به ویتنام رفت و پس از اقدام به خودکشی در1964 از ارتش خارج شد. 
ویتکین پس از ارتش هدف بزرگ تری را در پیش گرفت؛ عکاسی از خدا. 
در این راستا او یک مجموعه عکس با عنوان »عکس‌های معاصر مسیح« 
گرفته‌است. در دهه‌ی هفتاد مجموعه‌ عکسی از زن‌ها، در استودیو پدید 
آورد که در آن‌ها داستان‌های تخیلی از انحراف جنسی را نشان داده بود 

)ون درن کوک، 1395، 272(.
بعد از آن ویتکین برای انتخاب سوژه‌هایش در روزنامه آگهی داد و به 
دنبال کسانی بود که آسیب دیده‌اند و و به پشت دوربین رفت. احساسی که 
در سوژه‌ها ایجاد می‌شد به عکس‌های او یک کیفیتِ از تهِ دل بودن می‌داد. 
در دهه80 ویتکین، در تدوین دو مجموعه از عکس‌های جامعه‌شناختی/

پزشکی نیز همکاری کرده است با ستم است و شاهکارهای عکاسیِ پزشکی 
)1987( که شامل عکس‌های مجروحان جنگی است.

ویتکین در دهه‌ی1980 شروع به عکاسی از بدن‌های تشریح شده 

در دانشکده‌ی پزشکی در نیومکزیکو کرد و به خاطر قوانین ساده‌ترِکشور 
مکزیک »در دهه‌ی90 به مکزیک سفر کرد و در مکزیکوسیتی به یکی 
از سردخانه‌های شهر دسترسی یافت و آن‌جا اجازه‌ی استفاده از برخی 
جنازه‌ها را برای عکاسی گرفت« (Olguin, 2012, 185). یک مورد بسیار 
آثار هنری  از  اغلب کارهایش ملهم  این است که  آثار ویتکین  مهم در 
هستند. در سالِ 2000 ویتکین کتابی با عنوانِ »شاگرد و استاد3« منتشر 
کرده‌است که عکس‌های خودش را در کنار منابع الهام آن‌ها آورده است. 

درون مایه‌های تکرارشونده در آثار ویتکین
با توجه به پس‌زمینه‌های عکس‌های ویتکین این نتیجه حاصل می‌شود 
که او در بیشتر تصاویر چیدمان شده‌‌‌اش یک پرده در پس‌زمینه دارد که 
فضا را کامل نپوشانده‌است. »ویتکین با این‌کار توجه را به تئاتری بودن دکور 
 .)Metaxatos, 2004:10( »جلب می کند به‌جای آنکه آن را مخفی کند
البته »از دهه 1970 به این سو تصاویر عکاسی به شکل خودآگاهانه‌ای 
از  از ترفندهایی استفاده می‌شود که بیننده را  تئاتری شده و در آن‌ها 
)پائولی،  سازند  آگاه  دوربین  برابر  در  سوژه‌ها  بازی  و  صحنه‌آرایی شدن 
1394، 158( این ویژگی تا امروز نیز ادامه داشته است. »نمایش تئاتری 
در عکاسی اوایل قرن بیست و یکم نه تنها تلاشی برای انکار مخاطب یا 
داستان‌های ساختگی خود ندارد بلکه بیننده را به مشارکت در درگیری 
خیالی با بازنمایی‌های خود و امور اجتماعی کلی دعوت می کند« )همان، 
181(. بنابراین این تأکید نوعی پیروی از زمانه و از تبعاتِ سبکیِ آثار 
او  پرده‌ی کنار زده شده در عکس‌های  این  بر آن،  ویتکین است. علاوه 
می تواند گویای آن باشد که می‌خواهد چیزی را که پیش از این پنهان 
بوده نمایش دهد. »ویتکین، نهایت تلاش خود را به‌کار می‌گیرد تا از درون 
چهاردیواری تنگ و تاریک عرف به موضوعاتی بپردازد که اجتماع تمایل 

دارد به آن‌ها نه بگوید« )رحیمی، 1387، 42(.
در ظاهر درست برخلافِ این کنار زدن پرده، ویتکین نقاب بر سوژه‌هایش 
نهاده تا چهره‌ی آن‌ها را مخفی کند و از آشکار شدن هویتشان جلوگیری 
کند. گاهی چشمانِ سوژه را می‌بندد و گاهی از یک نقاب استفاده می کند 
و آخرین راهکارش خراش دادن صورت روی امولسیونِ نگاتیو است. این 
خراش‌ها تنها روی صورتِ سوژه‌ها نیستند و اطراف عکس ‌را در برمی‌گیرند 
بنابراین این خط وخش‌ها می توانند یکی‌دیگر از عناصر تکرارشونده در آثارِ 
ویتکین، مستقل از نقاب باشند. خراش‌ها علاوه بر جلوه‌ی ظاهری‌شان در 



125
عکس‌های جوئل پیتر ویتکین و ناخودآگاه جمعی

عکس، در باطن نوعی اعمال خشونت روی عکس نیز محسوب می‌شوند. 
»زخم وارد کردن و معیوب ساختن پوسته‌ی فیلم از نظر ایدئولوژیک، 
وارد کردن نوعی خشونت به آن است« )Metaxatos, 2004, 13(. این 
معیوب بودن و زخمی بودن و اعمال خشونت مواردی هستند که به شکل 

بارز در عکس‌های ویتکین از بدن نیز مشهود هستند. 
بدن، مؤلفه‌ی مشترک تمامیِ آثار ویتکین است. این مؤلفه به اشکال 
گوناگون نمود یافته‌است. »او از بدن در ساختن روایت‌هایی پر از اسطوره، 
کنایه و تمثیل استفاده می کند که منبع آن‌ها : ادبیات، اساطیر، داستان‌های 
مذهبی و نقاشی‌های رنسانس است« )رنجبر فرشمی، 1389، 113(. یک 
از  او به صورت قطعه‌های بدن است. »بدن  آثار  از تکرار بدن در  شکل 
دهه1980 دلمشغولی عمده‌ی عکاسی بوده‌است. مسائل جنسی و مرگ 
که زمانی بازنمایی‌های عکسی از آن‌ها ممنوع بود اکنون در آثار معاصر 
ایدز شایع شده‌اند« )مورا، 1389، 72(. در  خصوصا در زمینه‌ی بحران 
کنار این‌ها نمایش اعضای قطع شده‌ی بدن نیز سابقه‌ای تاریخی دارد و با 
شرایط دوران ویتکین نیز تطابق دارد. »در تاریخ بازنمایی مدرن دوره‌هایی 
وجود داشته که طی آن‌ها بدنِ قطعِ عضو شده‌ی انسان در چشم بیننده 
نه صرفا به عنوان یک استعاره بلکه در مقام واقعیتی تاریخی جلوه‌گر شده« 
برخی  ویتکین  که  ژریکو4  تئودور  نقاشی‌های  37(در    ،1385 )ناکلین،  
آثارش را با الگوبرداری مستقیم از آن‌ها خلق کرده است، بدن قطع عضو 
شده و نیمه تمام بسیار دیده می‌شود. بنابراین چنین بازنمایی‌هایی از بدن 
تکه تکه در نقاشی سابقه‌ای بالغ بر دو قرن دارد. در عکاسی نیز ویتکین 
تنها کسی نیست که در دهه 80 به چنین بازنمایی‌ها دست زده ‌است. 
به‌طور مثال همانطور که رابرت هِرش5 اشاره می کند، در اواخر دهه 80 
از  استفاده  »با  نیز  آمریکایی صحنه پرداز  عکاس  دیگر  سیندی شرمن6 
نمایش خون قاعدگی، آلت‌های داخلی و... بدن زن را به جسمیتی قطعه 
قطعه شده و مبتذل تبدیل کرد« )به نقل از نوریان، 1388، 79(. اما نحوه‌ی 
بازنماییِ این قطعات بدن در آثار ویتکین است که می تواند درونمایه‌ای 
برخاسته از ناخودآگاهِ عکاس را نشان دهد. پا، سر،دست و... به شکلِ یک 
شئ در بسیاری از عکس‌های طبیعت بی‌جانِ ویتکین در کنار میوه، نان 
و اشیای رایج در تصاویر طبیعت بی‌جان به‌کار گرفته شده‌اند )تصویر  1( 
 .ویتکین در عکس‌های طبیعت بی‌جان، پیروِ سبکِ نقاشی‌های وَنیتاس7

 است. ونیتاس، یک سبک نقاشی طبیعت بی‌جان مرسوم در قرن 17 
میلادی در هلند بوده است. این نقاشی‌ها شامل مجموعه‌ای از اشیاء نمادین 

هستند که حتمی بودنِ مرگ و ناپایداری و بیهودگی زندگی را می‌رسانند. 
عکس‌های طبیعت بی‌جان ویتکین از نظر چیدمان و عناصر بسیار به این 
نقاشی‌ها نزدیک هستند. از سوی دیگر بیشترین اعضای به‌کار رفته در این 
عکس‌های ویتیکین پا و سر هستند. »ژرژ   باتای8، نویسنده‌ی سورئالیست 
فرانسوی، می‌گوید: از آن‌جا که پا به زمین نزدیک‌تر است به هبوط انسان و 
 Millett, 2008,( »میرایی او مربوط است و بنابراین نمادی از مرگ است
17(. روشن است که سرِ جدا شده از تن نیز همین معنا را دارد ضمن اینکه 

همان بی‌جان نمایش دادن اعضا به تنهایی، مرگ را به یاد می‌آورد.
ویتکین از زمانی که وارد ارتش شده به عکاسی از مرده‌ها پرداخته 
و بعدها با علاقه‌ی خودش این کار را ادامه داده ‌است و گفته‌شد که در 
تدوین دو کتاب با این مضامین اختصاصی همکاری داشته‌است. بنابراین 
مرگ، مؤلفه‌ی تکرارشونده‌ی دیگری در آثار ویتکین است. »آنچه می توان 
دید تلاش عکاس برای رویارویی با مرگ است« )توکلی، 1389، 108(. 
اندکی  موارد  و  اسکلت جمجمه  نیز  ویتکین  از عکس‌های  بسیاری  در 
نیز اسکلت بدن دیده می‌شود که آن‌ها نیز تکرار مرگ هستند. »مرگ 
نادار  بایار و سلف پرتره‌ی  ایپولیت  از  و عکاسی سابقه‌ای طولانی دارند 
در کنار اسکلت‌ها در کاتاکومب‌های پاریس تا کارِ رایجِ نگه داری تصاویر 
 .)Olguin, 2012, 183( »مرده‌ها به عنوان یادگاری در دوران ویکتوریایی
حدود  »تا  بلکه  نبوده  عجیب  اصلا  گذشته  در  مردگان  از  عکاسی  کار 
سال1880، عکاسی از بستگان یا دوستان درگذشته از منظر عموم کار 
قابل قبولی بود و در خانه‌ی آمریکایی‌ها عکس‌هایی از جسد مردگان آشکارا 
در معرض دید بود و استودیوهای حرفه‌ای عکاسی برای انجام این خدمات 
آگهی می‌دادند« )ولز،1390، 240-241(. اما از آن‌جا که بعدا این نوع 
عکاسی تقبیح شد دیگر شکلِ عام نداشته و به عکس‌های پلیسی و پزشکی 
محدود شد. ویتکین نیز دورانی به این شکل از عکاسی از صحنه‌های قتل 
پرداخته است ولی بخش قابل بحثِ عکاسی از مرده مربوط به زمانی است 
که به شکلِ استودیویی و در قالب عکس‌های هنری‌اش از مرده‌ها عکاسی 
نموده است. ویتکین خود در این باره می‌گوید: »آثارم را برای مشوش کردن 
مردم خلق نمی‌کنم، بلکه از مرگ عکسبرداری می‌کنم زیرا مرگ قسمتی 
از زندگی است. من به مرگ نگاه می‌کنم، زیرا فکر می‌کنم که زندگی 
روی زمین بخشی از وجود است و مرگ قسمت دیگر آن است.« )به نقل 
از محمدی، 1386، 27( هم‌چنین او می‌گوید: »مرگ در کار من وجود 
دارد چرا که زندگی زنجیره‌ای است که به مرگ می رسد. من فکر می‌کنم 

http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/( :تصویر 1- جوئل پیتر ویتکین، ضیافت احمق ها 1990. مأخذ
)feast-of-fools-a-AaG0yWxMUmqsbT_hwKYECg2



126
نشریه هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی ‌  دوره 26، شماره  1، بهار 1400

ما باید یک حس اتصال بین این دو را داشته باشیم با تضادِ بین این دو 
 .)Witkin,1997, 37( »می توانیم تعریف روشنی از زندگی داشته باشیم
این گفته‌های ویتکین دقیقا با فلسفه‌ی پشت نقاشی‌های ونیتاس همخوانی 
دارند. در واقع آن‌چه در آثار ویتکین دیده‌ می‌شود دوگانه‌ی مرگ و زندگی 

یا مرگ-  فراوانی است.
دیگر شکل حضور و تکرار بدن به شکل بازنمایی بدنِ ناقص‌الخلقه‌ها 
است. در قرن بیستم تماشاچی‌ها برای دیدن بسیاری از این مخلوقات عجیب 
هزینه می‌کردند تا آن‌ها را در سیرک‌ها ببینند و سیرک عجیب‌الخلقه‌ها 
در جزیره‌ی کُنی نیز آغازگاهِ عکاسیِ ویتکین و آرتور ترِِس9 است و دایان 
آربوس10 نیز در آن‌جا عکاسی کرده است. این سیرک‌ها ریشه‌هایشان در 
کارناوال‌های قرون وسطایی است، جایی که شگفتی‌های فیزیکی به نمایش 
درآمدند. این کارناوال‌ها به شکل مشهوری در نقاشی‌های هیرونیموس 
 .)Metaxatos, 2004, 5( »بوش11 و پیتر بروگل12 نمایش داده شده‌اند
بدن‌هایی که پیش از آن اجازه‌ی نمایش نداشتند به علاوه‌ی به سخره 
گرفتنِ اندیشه‌های مربوط به نزاکتِ بدنی در این کارناوال‌ها به نمایش 
درمی‌آمدند. این کارناوال و متعاقب آن سیرک‌های عجیب‌الخلقه‌ها دیدن 
این نوع تصویر از بدن را به شکل مستقیم و سپس در نقاشی‌ها رواج 
داده. در واقع این شکل از هنر به دنبال زیبایی در اموری است که چندان 
از  با عکاسی  نیستند یعنی همان کاری که ویتکین  زیبا  از نظر عموم 
ناقص‌الخلقه‌ها انجام می دهد. اما این‌که عجیب‌الخلقه‌ها چه مفهومی در کارِ 
ویتکین دارند بسیار مهم است. »کژاندام، دست و پا بریده یا ناقص‌الخلقه، 
یک وجه اشتراک دارند و آن این است که در حاشیه‌ی جامعه‌ی بشری قرار 
می‌گیرند« )شوالیه، 1385، 447(. در واقع در آغاز می توان این احتمال را 
در نظر گرفت که به شکلِ کلی کژاندامی برای او در حکم نوعی بیگانگی 
این آدم‌ها مقدس‌های زمان معاصر هستند، پس  است. »برای ویتکین 
زده‌شده و مورد نفرت جامعه که مجبور شده‌اند مثل گداها زندگی ‌کنند 
آن‌ها حامل زخم‌های مسیح‌اند« )Metaxatos, 2004, 104(. از سویی 
طبق باور عده‌ای »کژاندامی نیز مانند تمامی بی‌قاعدگی‌ها با برخوردی 
بد مواجه می‌شود اما در عین حال محل پنهان کردن اشیای گرانبهایی 
است که کوشش خاص برای پیداکردن آن‌ها لازم است« )شوالیه، 1385، 
561(. بنابراین یک احتمال دیگر اضافه می‌شود و آن جستجوی ویتکین 
برای یافتنِ چیزی گرانبها است و بهتر است اضافه شود که عقیده‌ای نیز 
وجود دارد مبنی براینکه »کژاندامی از فرد یک واسط می‌سازد واسطی که 
ممکن است ترسناک باشد یا خیرخواه، واسط میان شناخته و ناشناخته، 
میان این دنیا و دنیای دیگر« )همان(. با توجه به حضور پرده‌ی کنار رفته 
که پیش‌تر اشاره شد برای عکاسی از کژاندام‌ها محتمل‌تر همین است که او 
برای آشکار کردن آنچه پنهان و ناشناخته است یا به عنوانِ واسط‌هایی میان 

شناخته و ناشناخته، چنین سوژه‌هایی را برای عکاسی انتخاب می کند.
شکل  به  نیست  کم  نیز  تعدادشان  که  مواردی  در  کژاندامی   
آلت  بدون  )مرد  تعداد کمی هرمافرودیت  ویتکین  است.  دوجنسه بودن 
تناسلی مردانه( و تعداد بسیار زیادی آندروژین )زن با آلت تناسلی مردانه( 
را عکاسی کرده ‌است13. و حتی در مواردی مانند عکس »آندروژین به 
نوزاد شیر می دهد.«14 برای دوجنسه امکان مادر بودن را قائل شده‌است. 
این تصاویر علاوه بر این‌که نوعی شکستن تابو و نمایش پشُت پرده‌مانده‌ها 
هستند، راهنمایی برای رسیدن به درونمایه‌ی تکرارشونده‌ی مهم دیگری 

در آثار ویتکین نیز هستند که تاکنون کم‌تر به آن پرداخته شده‌است و 
آن تصویر وحشتناک مادر است، به شکلِ کلی، زن در آثار او در نماهایی 
ناخوشایند در حال فعالیت‌های جنسی خشن تصویر شده و جنین به عنوان 
نمادی از مادر بودن آن‌ها در این تصاویر تکرار شده است. زنان در آثار 
ویتکین با هیکل‌ها و هیبت‌های نازیبا یا به شکل برده‌ی جنسی و در موارد 
بسیاری در رابطه‌ی جنسی سلطه جویانه تصویر شده‌اند. بنابراین در کنارِ 
تصویر نازیبا از مادر، روابط جنسیِ خود دیگر آزارانه و انحرافات جنسی 
دیگر  انحراف جنسی  و  می‌شوند  محسوب  تکرارشونده  درونمایه‌ای  نیز 
تابویی است که ویتکین به آن پرداخته‌است. برخی عکس‌های ویتکین را 
پورنوگرافی دانسته‌اند در حالیکه »یک روحِ رمزآلود و تاریک در کارهای 
ویتکین هست که با طبیعتِ پورنوگرافی در تضاد است. هدفِ پورنوگرافی 
برانگیختنِ شهوت در کمترین زمان است نه تفکر در عکس و گذراندنِ 
مدت زمانی برای دریافتِ معانی ضمنی. ویتکین با اشاراتِ کنایی‌اش به 
تاریخِ هنر و تفاسیرِ مجددش از نمادهای کلاسیک، جدی بودنِ هدف‌اش را 
می‌رساند )Van Deren Coke, 1985, 7(. رفتارهای جنسی سلطه‌جویانه 
در عکس‌های ویتکین بسیار دیده می‌شوند و عکاسان آمریکایی دیگری 
نیز به این شکل از رابطه‌ی جنسی پرداخته‌اند به‌طور مثال مجموعه‌ی 
»تاریخ رابطه‌ی جنسی« از آندرس سرانو15 بنابراین می توان احتمال داد 
از رابطه است که در دوران ویتکین  این شکل  به  انتقاد  این کار نوعی 
در  احتمال  این  اما  می‌گرفت،  انجام  دیگر  عکاسان  برخی  و  او  توسط 
مورد ویتکین تأیید نمی‌شود از آن‌جا که او رفتارهای خوددیگرآزارانه‌ی 
غیر جنسی را نیز در عکس‌هایش نمایش داده‌است و ظاهرا به دیدن و 
که  همان‌طور  دارد.  وافر  علاقه‌ای  انسان  رنج  و  شکنجه  کردن  تصویر 
اشاره شد رفتار خوددیگرآزارانه به مسائل جنسی محدود نمی‌شود بلکه 
رنجِ فیزیکی در سوژه‌های ویتکین بسیار تکرار شده‌است مانند فروکردن 
میخ در پای انسان )تصویر2( و همچنین در قالب تصلیب مانند به صلیب 
کشیدن میمون، انسان و اسب. )تصویر3( تصلیب بلافاصله مسیح را به 
یاد می‌آورد اما تصلیب در آثار ویتکین بیشتر به رنج فیزیکی اشاره دارد. 
 رنجِ فیزیکی‌ای که در پی آن رستگاری و رهایی است. تصویر »توبه‌کار16«

 ویتکین در سال 1982 اشاره‌ی مستقیم به خودآزاری در قالب توبه دارد. 
»عنوان این عکس یادآور فرقه‌ی توابین است که رها شدن و پاک شدن از 
گناه را از طریق توبه‌ای سخت انجام می‌دادند. این فرقه حدود دویست 
سال قبل در جنوب آمریکا، جایی که ویتکین زندگی می کند، پایه گذاری 
شده‌بود. مراسم مذهبی این فرقه شامل شلاق زدن به خود و اجرای مجددِ 
تصلیب، از کشیدن صلیب تا میخ کردن دست و پا به صلیب بوده است« 

 .)Van Deren Coke, 1985, 15-16(

بنابراین درون مایه‌های تکرارشونده در آثار ویتکین در قالب‌های زیر 
جمع بندی می‌شوند:

1. دوگانه‌ی مرگ-زندگی )مرگ و فراوانی(، 2. دوگانه‌ی نر-  ماده، 3.   پرده 
برداشتن از ناشناخته‌ها و شکستن تابوها، 4. رفتارهای خوددیگرآزارانه و 

خشن )لذت از رنج دیگران( و 5. مادر هیولاوار.

اسطوره‌های آشکار در عکس‌های ویتکین
در عکس »لدِا«17 ویتکین به یکی از صحنه‌های مورد علاقه‌ی هنرمندان 
پرداخته که در آن زئوس برای رسیدن به لدا به قویی دگردیس می‌شود. 



127

تصویر2- جوئل پیتر ویتکین طبیعت بیجان با آینه 1998.
http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/still-life-with-(     :مأخذ

)mirror-a-MIcWsJhKelTN5c7z0Wgxvw2

در این مورد از آن‌جا که لدا به غاز دگردیس شده بوده، زئوس18 به قو 
تبدیل می‌شود. »عشق زئوس-قو و لدا-غاز نشانه‌ی دوقطبی بودن نماد قو 
است و یونانیان به عمد از قو نمادی دوجنسیتی )هرمافرودیت( ساخته‌اند« 
)شوالیه،1385، 463(. ویتکین به وضوح دوجنسه بودن را در این عکس 
دوگانه‌ی  تکرارشونده‌ی  درونمایه‌ی  با  اسطوره  این  و  است  داده  نشان 
نر-ماده همخوانی دارد. ویتکین اسطوره‌های دوجنسه‌ی دیگری را مانند 
هرمافرودیت و هرمس19 به تصویر کشیده است.20 خدایان مذکر-مؤنث در 
جهان اسطوره همواره همراه رازی خاص ظهور می‌کنند. چون ذهن را به 
ورای تجربه‌ی مشهود و به سوی قلمروی نمادهایی هدایت می‌کنند که 
دوگانگی را پشت سر می‌گذارند )کمپبل، 1384، 158(. این راز خاص با 
آنچه در میان درونمایه‌های تکرارشونده‌ی ناخودآگاه در آثار ویتکین تحت 

عنوان »پرده برداشتن از ناشناخته‌ها« آمد مطابقت دارد.
»هرمس صاحب سرشت دوگانه به حساب می‌آید و به همین سبب 
است که به‌صورت نر-  ماده )هرمافرودیت( نمایانده می‌شود« )یونگ،1390، 
و  اسرارآمیز  سفر  در  ارواح  »راهنمای  او  روان‌شناسی  نظر  از  و   )107
روان‌شناسانه‌ای است که به وحدت نشانه‌های مردانه و زنانه اشاره دارد« 
این وحدتِ دوگانه‌ی نر- ماده،  به  با توجه  اینجا  تا  )بولن، 240،1388(. 
از  اما  می‌گیرد  قرار  دوجنسه‌ها  از  ویتکین  آثار  دیگر  ردیف  در  هرمس 
سویی دیگر نیز، پیشه‌ی اصلی هرمس پیغامبری است. »هرمس عامل 
یا واسط برقراری هر نوع ارتباطی میان انسان‌ها و خدایان یا خدایان با 
خدای خدایان، زئوس است و رابطه‌ی زمینیان با دنیای زیرِزمین را او میسر 
می کند و پیام زمینیان را به خدای جهان تاریکی‌ها، دنیای زیرزمین، یعنی 
هادس21، منتقل می کند« )گزگین، 1397، 199(. بنابراین، ارتباط هرمس 
با جهان تاریکی و دنیای زیرزمین و هدایت ارواح به آن‌جا نیز ارتباطی 
میان او و آثار ویتکین ایجاد می کند که با درون مایه‌ی »پرده برداشتن 
از ناشناخته‌ها« هم‌راستا بوده و در ضمن با دوگانه‌ی»مرگ-زندگی« نیز 
از آن‌جا که دنیای زیرزمین دنیای مردگان است ارتباط می‌یابد. علاوه بر 
این‌ها هرمس پدر موجودی است که ریشه در عمیق‌ترین هراس عصر 
باستان داشته و بانی یکی از امراض بسیار مرسوم در عصر مدرن است: 
پان22. این موجود اسطوره‌ای نیز در یکی از عکس‌های ویتکین با عنوان 
»پان، زمان و ونوس«23 دیده می‌شود. به گفته‌ی افلاطون »پان بالاتنه‌ای 
لطیف و انسانی دارد و پایین تنه‌ای شبیه بز او بسیار چابک و سریع است و 

نیروی شهوانی زیادی دارد. پان در میان بوته‌ها و علف زارها پنهان می‌شد 
و در انتظار مسافران بی‌خبر به کمین می‌نشست و هنگامی‌که مسافری 
از محل پنهان شدن او می‌گذشت به آرامی خش خشی ایجاد می‌کرد و 
موجب بیم و هراس مسافر می‌شد« )عوض پور؛ محمدی خبازان، 1397، 
159( به همین دلیل واژه‌ی »پانیک که به معنای ترس ناگهانی است« 
)همان(. از این اسطوره گرفته شده‌است. »از دید برخی روان‌کاوان، این 
مرض در واقع برون‌زد همان ترس‌های باستانی پنهان در ضمیرناخودآگاه 
بشری است که این‌گونه سر برمی‌آورد این در واقع ندای درونی آدمی است 
که از ترس شدید و یا ولع بسیار به شهوات سامان می‌گیرد. پان در واقع 
ترکیبی از همه‌ی غرایز حیوانی انسان و نیروهای اهریمنی طبیعت است. او 
نمادی از طبیعت حیوانی انسان است و نمادی از طبیعت وحشی در وجه 
عام آن. او وجهی از آدمی است که در عصر نو مکروه و حتی مشمئزکننده 
محسوب می‌شود« )گزگین، 1397، 201-202(. بنابراین ویژگی هایی در 
پان وجود دارند که نزدیکی زیادی با آثار ویتکین دارند از جمله: ترس 
شدید یا ولع بسیار به شهوت و با توجه به ترساندن مسافران، »لذت از رنجِ 

دیگران« نیز در این موجود اسطوره‌ای دیده می‌شود.
در واقع پان، یک ساتیر24 است و به همین دلیل طبیعتی شهوانی دارد. 
)عوض پور؛ محمدی خبازان، 1397، 158( و ساتیرها موجوداتی نیمه‌ انسان 
و نیمه حیوان و جزو ملازمانِ دیونیزوس و طبیعتا هرزه و شهوت‌پرست 
بودند. »آن‌ها به‌طور عادی با موهای ژولیده، بینی‌های گرد و گوش‌های 
با  و  برآمده  از دو سوی پیشانی  با شاخ‌های کوچک که  حیوانی شکل، 
دم‌هایی چون اسب تصویر شده‌اند و موجوداتی احساساتی، مِی‌گسار و 
شهوانی‌اند.« )وارنر، 1389، 318( ویتکین عکسی نیز از ساتیر و با عنوانِ 

ساتیر دارد)تصویر 4(. 
با  دارد  شهوانی بودن  به  که  شهرتی  دلیل  به  نیز  ساتیر 
درون مایه‌ی»شکستن تابوها« که در سایر عکس‌های ویتکین به شکل 
روابط جنسی نامتعارف بازنمایی شده‌اند هماهنگی دارد. جز پان و ساتیر دو 
موجود افسانه‌ای نیم-انسان و نیم-حیوان دیگر در عکس‌ها دیده می‌شوند 
یکی در عکس »شب در یک روستای کوچک«25 که زنی نیم انسان و نیم 
اسب است.»چنین موجودی که در اساطیر سانتور26 نام دارد نیم انسان و 
نیم اسب است به این شکل که سر و بالاتنه‌ی انسانیِ زن به جای سر اسب 
قرار گرفته است« )وارنر، 1389، 313(. سانتورها غول‌های کهن بودند و 

تصویر3- جوئل پیتر ویتکین اسب مصلوب 1999.
http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/crucified-horse-(  :مأخذ

)new-mexico-ihhNs4shOjOs7mKCqL-1xw2

عکس‌های جوئل پیتر ویتکین و ناخودآگاه جمعی



128
نشریه هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی ‌  دوره 26، شماره  1، بهار 1400

مانند آفریده‌های افسانه‌ای دو روی یک سکه به شمار می‌آمدند بر طبق 
روایات اغلب وحشی و خودسر بودند اما آن‌ها صاحب خرد و اندیشه‌ای 
بس اسرارآمیز نیز بودند )همان، 312(. این موجود در هنر مسیحی نماد 
نافرهیختگی ، جوهره‌ی پست و حیوانی بشر ، زنِا ، ارتداد و گاهی صاحب 
خرد و اندیشه انسانی معرفی گردیده است )همان،313(. از این جهات 
هم‌راستابودنِ این موجود اسطوره‌ای با آثار ویتکین روشن به نظر می رسد. 
هم‌چنین انتخاب این موجود اسطوره‌ای در کنارِ عکس های ویتکین از پان 
و ساتیرها به معنای این است که علاقه‌ی او به دوگانه‌ی انسان-  حیوانِ 
حاضر در روحِ هر انسان، او را به انتخاب و تصویر کشیدن این موجوداتِ 
افسانه‌ای کشانده‌اند. به‌خصوص که در عکسِ »آدم و حوا در شانگ های« 

نیز آدم با سر گاو شبیه به مینوتار تصویر شده ‌است )تصویر 5(. 
در عکسِ پان،زمان و ونوس، ونوس سوژه‌ی دیگرِ عکس است. ونوس 
در چند عکسِ دیگر از ویتکین نیز حضور دارد مثلًا او چند عکس ملهم 
زمین و  »خدایان  عکسِ  مانند  دارد  بوتیچلی  ونوس«  »تولد  نقاشی  از 
بهشت«27 و عکسِ »بومِ ونوس« را مانند مجسمه‌ای از ونوس صحنه‌پردازی 
کرده است.28 ونوس نامِ رومی آفرودیت29 است که ایزدبانوی عشق، زیبایی، 
در  اولیه‌ی مکشوف  بت‌های  از  بسیاری  بود.  یونان  در  باروری  و  رویش 
با ویژگی های برجسته‌ی جنسی  ایزدبانوی برهنه‌ای را  قبرس، چهره‌ی 
باستانی همین  مظاهر  احتمالاً  نشان می دهند که  اغراق شده‌ای  شدیداً 

الهه‌ی مادرند که ساکنان باستانی قبرس او را آفرودیت نامیدند. 
»این بزرگ الهه مادر، ایزدی زیرزمینی نیز به شمار می‌رفت و با مردگان 
پیوند می‌یافت« )شوالیه، 1387، 290(. احتمال می‌رود کشش ویتکین به 
این اسطوره از این جهت و نیز از جهت ویژگی های جنسی برجسته‌اش 
باشد. »آفرودیت در دوره‌ای از اساطیر یونانی که همه‌ی الهگان مستوری 
برگزیده و محافظه‌کاری پیشه کرده‌اند همواره عریان بوده و با ناز و ادا 
و طنازی‌های خود نماد یا نشانه‌ای از تمایلات جنسی است« )گزگین، 
1397، 191(. همه‌ی روایات منسوب به او وجهی به اصطلاح رمانتیک 
دارند؛ در حالیکه در واقع خودِ او بیش از عشق و زیبایی در پی اقتدار و 
استیلا بوده است. او الهه‌ای است که آدمی را به ارضای تمایلات جنسی 
خود ترغیب و حتی تحریک می کند   )گزگین، 1397، 191(. این اسطوره 
پنهان  آنچه  درآوردن  نمایش  به  و  تابوها  ویژگی های شکستن  با  کاملًا 
است همخوانی دارد. اما نکته‌ی جالب این است که ویتکین ونوس را نیز 
دوجنسه به تصویر کشیده ‌است و با این کار حتی در موردِ ونوس که الهه‌ی 

زیبایی بوده است از به تصویر کشیدنِ زیباییِ زن پرهیز کرده و از این 
جهتِ شیوه‌ی بازنماییِ ونوس در عکس‌های ویتکین با درونمایه‌ی »مادر 

هیولاوار« در یک راستا است.
عکس دیگری از یک اسطوره که بر درون مایه‌ی »مادر هیولاوار« تأکید 
می کند، عکس »اودیپ و یوکاسته«30 است، اودیپ شخصیتی اسطوره‌ای 
بوده که به اشتباه پدر خود را می‌کشد و ندانسته با مادر خود، یوکاسته، 
دنبال  به  اسطوره  این  در  که  همگان  برخلاف  ویتکین  می کند.  ازدواج 
احساساتِ متقابل پدر و پسر می‌روند تا حسادتی که در ناخودآگاهِ آن دو 
نسبت به یکدیگر بر سر عشق مادر-همسر است را نمایش دهند، تصویری 
بسیار مشمئزکننده از یک زنِ برهنه ارائه کرده با دستکش تور مشکی 
و تور مشکی روی صورت، درحالیکه یک مار بسیار باریک دور دستش 

پیچیده و.... 

اسطوره‌ی پنهان در عکس‌های ویتکین
در میان اسطوره‌هایی که ویتکین آشکار به تصویر کشیده، هرمس با 
تعدادِ بیشتری از درونمایه‌های تکرارشونده در آثار ویتکین همخوانی دارد، 
چرا که این شخصیت اسطوره‌ای به همراهِ پسرش پان، با درونمایه‌های 
نر-  ماده، مرگ- زندگی، پرده برداشتن از ناشناخته‌ها و لذت از رنچ دیگران 

هم‌راستا هستند.
بنابراین با مطالعه ی بیشترِ اسطوره‌ی هرمس و به تبع آن پان، برخی 
عکس‌های ویتکین تفسیری تازه می‌یابند. برای مثال، هرمس به دنیای 
مردگان سفر می کند و با هادس که خدای دنیای زیرزمین است ارتباط 
می‌یابد، هادس، هم رب‌النوع جهان زیرین است و هم »رب‌النوع فراوانی و 
نماد او شاخه‌ای تزئینی است که در دستانش قرار دارد و مملو از میوه‌ها، 
سبزیجات یا جواهرات، گوهرها، طلا و نقره است« )بولن، 1388، 143(. 
این‌که رب‌النوع جهان زیرین و خدای فراوانی یکسانند به عکس‌های ویتکین 
از چیدمان قطعات بدنِ مرده در کنار گیاهان و میوه‌ها معنا می‌بخشد. در 
عکس‌های ویتکین میوه‌ها و گیاهان در مواردی روی سر سوژه‌ها قرار 
گرفته‌اند و از این نظر حتی از جهتِ ظاهر با هادس شباهت می‌یابند. این 
گیاهان و میوه‌ها پیش از این به ونیتاس‌ها و تقلید ویتکین از این سبک 
نقاشی‌ها ارتباط داده می‌شدند اما اکنون، آشکار است که این همنشینی 
مرگ و فراوانی ریشه‌ی اسطوره‌ای دارد. آثار ویتکین همان‌ کاری را انجام 
می دهند که هرمس در اساطیر انجام می‌داده ، وحدتِ دو جنس را نمایش 
می دهند که هرمس که نماد آن بوده، روح را به تاریکی‌ها و جهان زیرِزمین 
هدایت می‌کنند و مانند فرزندِ هرمس، پان، به غرایز حیوانی و علاقه‌ به آزار 

تصویر5- جوئل پیتر ویتکین، بخشی از عکس آدم و حوا در شانگ های  2015.
 http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/adam-and-eve-shanghai-a-VaB89( :مأخذ

)Hd4UQbvErgUg_sflQ2

  تصویر 4-جوئل پیتر ویتکین، ساتیر 1992.
http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/( :مأخذ

)satiro-mexico-a-iD0zYeR05Y-dknoHKqQLAw2



129

نتیجه

دیگران مشهور هستند. نمایش مادر هیولاوار نیز با توجه به این اسطوره 
می تواند اینگونه تفسیر شود که انسان برای رسیدن به وحدت نر-  ماده 
ممکن است اعمالی خشن را به زن نسبت دهد. از سویی دیگر نمایش 

مردانِ بدون آلت تناسلی مردانه، نمایش مرگ و بدن‌های قطعه قطعه شده 
نیز به روشنی با سفرهای هرمس به دنیای مردگان تناسب می‌یابند.

در راستای هدف این پژوهش که کنار نهادنِ تحلیل‌های روان‌کاوانه‌ی 
فرویدی و مبتنی بر خاطراتِ شخصی هنرمند بوده    فرضیه‌ای بر مبنای 
تأثیراتِ ناخودآگاه جمعیِ هنرمند بر تکرار برخی درون مایه‌ها در آثار او 
شکل گرفت و جوئل پیتر ویتکین به عنوان عکاسی که تاکنون تحلیل‌های 
بسیاری بر مبنای زندگیِ شخصی و خاطراتِ کودکی‌اش نوشته شده‌است 
انتخاب شد تا به روشنی بتوان تفاوتِ این دو گونه تحلیل را مشاهده کرد. 
برای بررسی تأثیرات ناخودآگاهِ جمعی، اسطوره‌ها مورد مناسبی هستند 
بنابراین  ناخودآگاه جمعی بشر هستند  از  بارزی  از آنجا که آن‌ها نمودِ 
شباهت های آشکار و پنهان درونمایه‌های تکرارشونده در آثار ویتکین و 
اسطوره‌های کهن از اهمیتی خاص برخوردار می‌شود. یافته‌های پژوهش 
نشان می دهد که هرمس و شبکه‌ی اسطوره‌های مرتبط با او یعنی پان و 
هادس در تمامی عکس‌های ویتکین حضوری پنهان دارند و درونمایه‌های 
تکرارشونده در آثار او در کنار یکدیگر به خوبی با این شبکه‌ی اسطوره‌ای 
هماهنگی دارند. در تحلیل‌های فرویدی بدنِ قطعه قطعه شده و مرگ در 
آثار ویتکین به خاطره‌ای که او از کودکی‌اش تعریف می کند که شاهد یک 
تصادف و سر بریده شده‌ی یک دختر بچه بوده است ارتباط می‌یابد اما 
این پژوهش نشان می دهد که شکلِ بازنماییِ مرگ و بدن قطعه قطعه شده 

در آثار ویتکین به صورتِ دوگانه‌ی مرگ-زندگی است و با هادِس، خدای 
مرگ و فراوانی هماهنگی دارد چرا که قطعاتِ بدن در آثار او در کنار میوه‌ها 
و گیاهان تصویر شده‌اند. همان‌گونه که هادس خدای مرگ است اما نمادش 
شاخِ فراوانی است که پر از میوه و گیاه است. هم‌چنین در تحلیل‌هایی از 
دیدگاه فروید، نر-ماده‌ها و دوجنسه‌ها در آثار ویتکین به اظطراب اختگی 
اشاره داشتند در حالیکه با توجه به دوجنسه بودنِ هرمس، خدایِ هادی 
ارواح به جهان تاریکی و کسی که از رازهای آن جهان پرده بر می‌دارد، 
دوجنسه‌ها در آثار ویتکین به عنوان موجوداتی تفسیر می‌شوند که ذهن را 
به ورای تجربه‌ی مشهود و به سوی قلمروی نمادهایی هدایت می‌کنند که 
دوگانگی را پشت سر می‌گذارند. هم‌چنین براساس تحلیل‌‌های این پژوهش 
عکاسی از ناقص‌الخلقه‌ها به عنوان واسط‌های شناخته و ناشناخته انجام 
گرفته، همان‌طور که هرمس شخصیت اسطوره‌ایِ واسط دنیاها بوده است و 
ارتباطی با مادربزرگِ علیلِ ویتکین که با آن‌ها زندگی می‌کرده نمی‌یابد. در 
نهایتاین نکته که درونمایه‌های تکرارشونده در آثار ویتکین به میزان قابل 
توجهی با یک شبکه‌ی اسطوره‌ای شباهت دارند، به‌خوبی تأثیر ناخودآگاهِ 

جمعی را در آثار این عکاس صحنه‌پردازِ معاصر آمریکایی نشان می دهد.

پی‌نو شت‌ها

1. Joel Peter Witkin.
2. Coney Island .
3. Diciple And Master.
4. Théodore Géricault. 
5. Robert Hirsch.
6. Cindy Sherman. 
7. Vanitas. 
8. George Bataille. 
9. Arthur Tress.
10. Diane Arbus. 
11. Hieronymus Bosch. 
12. Pieter Bruegel. 

13. آندوژین و هرمافرودیت هر دو به معنای دوجنسه به کار می روند و معنای 
آنها هم ارز است.

14. Androgyne breast feedin a fetus https://curiator.com/art/
joel-peter-witkin/androgyny-breastfeeding-a-fetus. 

15. Andres Serrano. 
16. Penitente http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/

penitente-jrfa-10681-a-G5lCoYBmZOvWYH_3FojitA2. 
17. Leda http://www.artnet.com/artists/joel-peter-witkin/leda-

los-angeles-a-ty7sP-2J7fZx9WxMnXu1tg2.
18. Zeus. 
19. Hermes.

20.   https://www.christies.com/lotfinder/Lot/joel-peter-witkin-
b-1939-hermes-new-5304199-details.aspx.

21. Hades. 
22. Pan. 
23. Pan,time and venus http://www.artnet.com/artists/joel-pe-

ter-witkin/venus-pan-time-a-NE3xC1Z407PTRQwbfBApAg2. 
24. Satir. 
25. Night in a small town https://www.artsy.net/artwork/5751a

60f9c18db73d40001c7 .
26. Centaur.
27. Gods of earth and heaven https://www.artsy.net/artwork/

joel-peter-witkin-god-of-earth-and-heaven-los-angeles .
28. Venus canvas.
29. Aphrodite. 
30. Oedipus and Jocasta.

فهرست منابع
بولن، جین شینودا )1388(، نمادهای اسطوره ای روانشناسی مردان،  ترجمه 

مینو پریانی و پرتو پارسی، نشر آشیان، تهران.
پائولی، لاری )1394(، صحنه‌آرایی در عکاسی، ترجمه داریوش و مریم عسگری، 

نشر شورآفرین، تهران.
توکلی، سامان )1389(، مصاحبه: نگاهی روان کاوانه به عکس های جوئل پیتر 
ویتکین، فصلنامه عکاسی خلاق، شماره 23-24، تابستان و پاییز 1389، صص 

.111 -105
پیتر ویتکین،   آثار جوئل  رحیمی، عباس)1387(، زیبایی شناسی مرگ در 

عکس‌های جوئل پیتر ویتکین و ناخودآگاه جمعی



130
نشریه هنرهای زیبا - هنرهای تجسمی ‌  دوره 26، شماره  1، بهار 1400

مجله عکس، شماره 261، صص40- 43.
با  رنجبر فرشمی، زهرا )1389(، روان شناسی )روان کاوی( تصویر عکاسانه 
توجه به آثار جوئل-پیتر ویتکن، ارشد عکاسی، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه 

هنر تهران.
شوالیه، ژان )1385(، فرهنگ نمادها اساطیر، رؤیاها، رسوم و ...، جلد 4، ترجمه 

و تحقیق سودابه فضایلی ، انتشارات جیحون، تهران. 
شوالیه، ژان )1387(، فرهنگ نمادها اساطیر، رؤیاها، رسوم و ...، جلد 5، ترجمه 

و تحقیق سودابه فضایلی،  انتشارات جیحون، تهران.
عوض پور، بهروز؛ محمدی خبازان، سانیا و محمدی خبازان، سهند )1397(، 

روان اسطوره شناسی: فرهنگ روان رنجوری‌های اسطوره‌ای، نشر سخن، تهران.
کمپبل ، جوزف )1384(، قهرمان هزار چهره، ترجمه شادی خسرو پناه، نشر 

گل آفتاب، مشهد.
گزگین، اسماعیل )1397(، اسطوره شناسی هنر، انتشارات علمی و فرهنگی، 

تهران. 
محمدی، آرام )1386(، بعد از تصویر: بررسی مفهوم فراتصویر در عکاسی پسُت 

مدرن، ارشد عکاسی، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران.
مورا ، ژیل )1389(،  کلمات عکاسی، ترجمه حسن خوبدل و کریم متقی، 

حرفه نویسنده، تهران.
ناکلین، لیندا )1385(، بدن تکه تکه شده: قطعه به مثابه استعاره ای از مدرنیته. 

ترجمه مجید اخگر،حرفه هنرمند، تهران.
نوریان، هوتن )1388(، عکاسی صحنه‌آرایی شده‌ی معاصر ایران ،  کارشناسی 

ارشد عکاسی ، دانشکده هنرهای تجسمی، دانشگاه هنر تهران.

اسماعيل  ابوالقاسم  ترجمه  اساطير جهان،  دانشنامه  وارنر، ركس )1389(، 
پورمطلق، نشر اسطوره، تهران.

ولز، لیز )1390(، عکاسی درآمدی انتقادی، ترجمه سولماز ختایی لر، ویدا 
قدسی رائی و مهران مهاجر محمد نبوی، انتشارات مینوی خرد، تهران.

ون درن کوک، فرانک )1395(،   عکاسی نمایی از مدرنیسم،  ترجمه   غلامحسین 
فتح الله نوری، حرفه هنرمند،تهران.

یونگ، کارل گوستاو )1390(، روانشناسی و کیمیاگری، ترجمه پروین فرامرزی 
، انتشارات آستان قدس رضوی، مشهد. 

Metaxatos, Despina. (2004), the Spiritual Body: Regression and 
Redemption in the Work of Joel Peter Witkin. Master of Fine Arts, 
School of Architecture and Fine Arts, the University of Western 
Australia.

Millett, Ann. (2008), Performing Amputation: the Photographs 
of Joel-Peter Witkin, Text and performance quarterly, volume 28 
issue 1, 8 (January 2008), pp. 8-42.

Olguin, Salvador. (2012), Beyond Horror: Taking Pictures of 
Dead in Mexico. Revista Sans Soleil-Estudios De Imagen, no. 4, 
2012, pp. 182-195.

Van Deren Coke, Frank. (1985), Introduction joel peter witkin 
forty photograph. San Francisco Museum of Modern Art.

Witkin, Joel-Peter. (1997), Danse Macabre. Aperture , no. 149, 
Fall 1997, pp. 36-39.



Honar-Ha-Ye-Ziba: Honar-Ha-Ye-Tajassomi
Scientific Research

Joel-Peter Witkin’s Photographs and Collective Unconscious*

 Soudabeh Shaygan**1, Mohammad Khodadadi Motarjemzadeh2

1Graduate Master in Photography, Faculty of Visual Arts , Art University, Tehran, Iran.
2Associate Professor, Faculty of Visual Arts , Art University, Tehran, Iran.
 (Received 15 Dec 2019, Accepted 18 Oct 2019)

Joel-peter witkin is an American contemporary staged 
photographer whose photographs of dead or deformed 
bodies, androgynous people and other controversial subjects 
in addition to strange stories about his life usually draw 
analyzers attention to his personal life and they have written 
psychoanalytic texts about his works based on Freudian 
method of psychoanalyzing. But in this paper the purpose 
is to overrule this kind of analyzes and based on Jungian 
method of psychoanalyzing this study is to experiment 
this hypothesis that: the reason of repeating some motifs in 
witkin’s photographs has a root in collective unconscious 
mind not personal unconscious mind and childhood 
memories or complexes. Myths are the most important 
representations of collective unconsciousness so if the 
hypothesis is true there should be similarity and relation 
between witkin’s repetitive motifs and a mythic creation, 
story or theme. In this paper at first repetitive motifs in his 
photographs has been realized and their connotative or 
metaphorical meaning has been studied and considering 
other artists works and the other external circumstacens the 
motifs which are coming from his unconscious mind not 
under the influence of circumstances have been identified. 
study showed that motifs which are unconsciously repeating 
in wiitkin’s photos are: binary contrast of live-death , male-
female, unraveling of unknowns(breaking the taboo) and 
sadomasochistic acts(enjoying pain). then the myths which 
are represented obviously in witkin’s photos has been 
analyzed to find out what is the relation between them and 
repetitive motifs. study showed that witkin selected some 
myths to take photos which are completely aligned with 
repetitive motifs and in some cases he wasn’t careful to 
represent them in their correct mythical theme he changed 
anything to make his own interpretation of them. At last 
based on discovered information and by putting repetitive 
motifs together a mythic story has been found. Putting 
repetitive motifs together a network of mythic creatures has 
been represented: Hermes; a mythical androgynous creature 

who guide souls to the underground world(death world) and 
is also prophet and transfer messages between gods, and 
Hermes son; Pan, which is a mythical creature who enjoy 
sadistic sexual behavior and intimidating people, and Hades; 
the god of the underground world who is in relation with 
hermes and they meet each other. so In conclusion not only 
the hypothesis has confirmed but also by comparing some 
Freudian psychoanalytic interpretations of repetitive motifs 
in witkin’s works and mythical interpretations of them a new 
point of view presented. For instance fragmented bodies 
in his photographs were interpreted by Freudian analyzer 
related to his childhood memory of an accident in which 
he witnessed the cut off head of a little girl. But this study 
showed that dead bodies in pieces are always represent with 
fruits and herbs so the motif changed to binary contrast of 
live and death which is similar to Hades; mythical creature 
which is the god of the death world but at the same time it is 
the god of harvest and its sign is a horn of fruits and herbs.
This article is taken from M.A thesis “Mythoanalysis 
of American contemporary staged photographers “ and 
Dr.Mohammad Khodadadi Motarjemzadeh was supervisor 
of that thesis.

Keywords
Joel-Peter Witkin, Myth, Mythoanalysis, Staged Photogra-
pher, Collective Unconscious.

*This article is extracted from the first author’s master thesis, entitled: “Mythoanalysis of American contemporary staged photographers” under 
the supervision of the second author.
**Corresponding Author: Tel: (+98-912) 6869322, Fax: (+98-21) 88567693, E-mail: soudabeh.shaygan@yahoo.com

15




